
 

HECTOR AMODEO 1 

 

Yeshua: El Mensaje Encubierto del Amor que Despierta la Consciencia 

Hay momentos en que el alma se detiene… Un 
suspiro profundo en medio del torbellino cotidiano, 
una pausa involuntaria que nos arranca del 
automatismo. 

Y en el silencio que queda después del ruido, 
emerge una pregunta que golpea suavemente el 
corazón, como una brisa fresca en un día caluroso: 

¿Hemos comprendido el verdadero mensaje de 
Jesús? ¿Hemos penetrado la esencia de su paso por 
el mundo, despojándolo de las capas de 
interpretación y dogma que lo han envuelto 
durante siglos? 

¿O solo estamos repitiendo rituales, fechas y 
palabras sin habitar su esencia, como ecos vacíos de una melodía olvidada? 

Dos mil y tantos años han pasado desde que el Maestro de Maestros, aquel 
faro de luz llamado Yeshua, caminó por esta Tierra. Y sin embargo, su 
presencia continúa vibrando en cada rincón donde se abraza al prójimo con 
genuina empatía, se perdona una herida profunda liberando el alma de su 
peso, se agradece al cielo la danza de la vida o se elige conscientemente el 
Amor como la fuerza motriz que disipa el miedo.  

Pero ¿cuántos han logrado ver más allá de las imágenes solemnes colgadas 
en las paredes o las lecturas repetidas en los altares con fervor mecánico? 
¿Cuántos han escuchado su voz susurrando desde lo más profundo del 
corazón, esa guía silenciosa que reside en cada uno de nosotros? 

Cada 25 de diciembre, se celebra la llamada Navidad. Una fecha marcada en 
el calendario, adornada con luces parpadeantes, aromas de comidas que a 
menudo olvidan nuestras raíces ancestrales, una cascada de regalos 
materiales y reuniones familiares que, en más de una ocasión, terminan 
eclipsadas por discusiones latentes, excesos fugaces y viejos rencores que 
resurgen como fantasmas sin resolver, empañando la alegría superficial. Y 
mientras tanto, la esencia profunda de esa celebración —el nacimiento de 
una consciencia despierta, luminosa y revolucionaria, encarnada en Jesús— 
queda velada por capas de superficialidad, consumismo y un olvido colectivo 
de su verdadero significado. 

Yeshua no nació ese día impuesto por la tradición. Tampoco expiró en la 
fecha exacta que la religión ha establecido con rigidez. Investigaciones 
profundas sugieren que su nacimiento ocurrió alrededor del 4 de diciembre, 
y su partida terrenal, un 5 de abril, en profunda sintonía con las Pascuas 
judías, un tiempo sagrado donde la luna se alinea con lo trascendente y las 
estaciones abren portales simbólicos al renacimiento interior, a la 
renovación del espíritu. Estas fechas, aunque distintas de las celebraciones 



 

HECTOR AMODEO 2 

 

tradicionales, nos invitan a trascender el calendario impuesto y a conectar 
con el significado profundo de su vida y su mensaje en cada instante.  

Resulta, cuanto menos paradójico, que la misma institución que proclama 
su divinidad altere fechas tan significativas de su vida terrenal, incluso 
desvinculando su muerte de la lógica de su propio calendario festivo, como 
si la precisión histórica fuera un detalle menor ante la conveniencia 
litúrgica. Podríamos incluso interpretarlo como una falta de respeto hacia la 
integridad de su paso por este mundo. 

Sin embargo, poco importa la exactitud de la fecha en el calendario, la 
verdadera conmemoración no reside en un día específico, sino en la vivencia 
cotidiana de sus enseñanzas. 

En mi propia búsqueda por comprender la plenitud de Yeshua, encuentro 
eco en la idea, sostenida por otros, de una etapa formativa en su vida 
marcada por un viaje significativo, donde hubo un tiempo en su juventud 
donde las arenas del oriente lo llamaron. Visualizo su encuentro con las 
tradiciones de la India donde bebió directamente de las ancestrales fuentes 
del hinduismo y el budismo, nutriendo y expandiendo su ya profunda 
comprensión espiritual antes de regresar a Judea. Este encuentro con otras 
formas de sabiduría seguramente enriqueció la singularidad de su mensaje. 

Más allá de la exactitud del calendario o la geografía, cuando comprendemos 
que su verdadera misión trascendía la fundación de una nueva religión con 
dogmas y estructuras; su propósito esencial era encender una llama 
inextinguible: la llama Crística, la chispa divina que arde con potencial 
infinito en el corazón de cada Ser que se atreve a recordar su origen sagrado, 
su conexión intrínseca con la Fuente. 

La llamada “segunda venida” no será un espectáculo celestial con trompetas 
estridentes ni una llegada en deslumbrantes naves intergalácticas, aunque 
algunos aún lo esperan con una literalidad digna de un episodio de ciencia 
ficción. No. La segunda venida de Cristo ya está ocurriendo, silenciosa pero 
poderosa. Ocurre cada vez que alguien despierta de su letargo, se sacude la 
pesada carga de la inconsciencia colectiva, y se encuentra con ese 
resplandor suave pero innegablemente poderoso que habita en el centro de 
su pecho, ese núcleo de amor incondicional. Ese fuego interior que no 
quema con violencia, sino que transforma suavemente, iluminando la 
oscuridad con comprensión y compasión. 

Cuando Jesús pronunció las palabras “Yo soy el camino, la verdad y la vida”, 
no estaba estableciendo una exclusividad dogmática para una institución 
religiosa, sino ofreciendo una llave espiritual universal: el Amor 
incondicional como la única vía auténtica hacia el Padre, hacia la Fuente 
primordial de toda creación, hacia la Unidad que subyace a toda aparente 
separación. Ese Amor que se practica con intención en cada interacción, que 
se respira como el aire vital que nutre el alma, que se elige conscientemente 
en cada acto cotidiano, grande o pequeño. El Amor que se da con 
generosidad sin esperar retribución, que perdona las ofensas liberando tanto 



 

HECTOR AMODEO 3 

 

al ofendido como al ofensor, que no teme mostrar la vulnerabilidad como 
una fortaleza genuina. 

Y como él mismo enseñó con sabiduría: “Pidan y se les dará.” Pero no desde 
el ansia egoísta o la sensación de carencia paralizante. Aprendí —como 
quizás tú también lo estás descubriendo— que cuando uno deja de pedir con 
la boca, desde la necesidad y la expectativa, y empieza a agradecer 
profundamente con el alma por las bendiciones presentes y futuras, las 
puertas del cielo interior se abren de par en par, y la vida misma comienza 
a conspirar misteriosamente a favor del alma alineada con su propósito, con 
su verdadera esencia. 

Analicé durante noches de introspección profunda el Padre Nuestro, 
buscando desentrañar la riqueza de su significado, entender qué implicaba 
realmente esa frase que repetimos con tanta frecuencia, a veces sin plena 
consciencia: “Hágase tu voluntad así en la tierra como en el cielo.” ¿Era 
acaso una sumisión ciega a un Dios lejano y autoritario? No. La voluntad del 
Padre no es un decreto de castigo, no emana juicio severo, no se impone 
con rigidez. Es, en su esencia más pura, expansión del Amor infinito. Es la 
manifestación de la luz radiante del cielo aquí, en esta Tierra que habitamos, 
a través de nuestras manos que sanan, nuestras miradas que comprenden, 
nuestras decisiones que reflejan la bondad inherente. 

A menudo se cita la enseñanza de “poner la otra mejilla” como un símbolo 
de resignación pasiva, de debilidad ante la agresión. Pero al comprenderla 
con el corazón abierto y la mente despierta, se revela como una profunda 
enseñanza de poder interior inquebrantable: no temer la confrontación, no 
responder al mal con más mal, perpetuando el ciclo de violencia, sino 
mostrar al agresor y a nosotros mismos que el verdadero poder reside en la 
paz inquebrantable del alma que no se doblega ante el miedo ni la 
provocación. Caminar voluntariamente la segunda milla, ofrecer más de lo 
que se espera, es una declaración silenciosa pero elocuente: soy libre en mi 
espíritu, incluso en tu intento de someterme, porque mi fuerza emana de 
una fuente inagotable de amor y comprensión. 

Jesús fue radical en su tiempo, desafiando las normas establecidas con una 
valentía inspiradora. Fue revolucionario en su mensaje de amor 
incondicional y perdón sin límites. Fue tierno en su abrazo a los marginados 
y feroz en su denuncia de la hipocresía y la injusticia.  

Antes de iniciar su ministerio itinerante, se retiró al desierto, donde 
enfrentó las tentaciones que representan las pulsiones humanas más 
básicas: el hambre y la satisfacción material, el poder y el dominio terrenal, 
y la necesidad de validación externa a través de lo espectacular. Superó 
estas pruebas no con resistencia violenta, sino reafirmando su profunda 
conexión con lo divino y su compromiso con un propósito superior. 

Llamó a los que la sociedad excluía, tocó a los considerados intocables, 
conversó con mujeres en igualdad, sanó no solo cuerpos sino también almas 
heridas. Incluso en el umbral de su partida, en la agonía de la cruz, su 



 

HECTOR AMODEO 4 

 

humanidad se manifestó con una fuerza desgarradora en el grito: "Dios mío, 
Dios mío, ¿por qué me has abandonado?". En ese instante de profunda 
vulnerabilidad, no escuchamos a un ser etéreo e intocable, sino a un hombre 
pleno, sintiendo la punzada del abandono, la duda terrenal ante el silencio 
aparente del Padre. Esa pregunta no disminuye su divinidad, sino que 
subraya su completa inmersión en la experiencia humana, experimentando 
la soledad y la incertidumbre que a menudo nos embargan. Su angustia en 
ese momento crucial nos recuerda que incluso los más iluminados transitan 
por la oscuridad, y que la conexión con lo divino no exime del dolor y la 
duda inherentes a nuestra condición terrenal. Hasta su último aliento, siguió 
enseñando con su ejemplo vivo: el poder transformador del perdón, la 
inquebrantable fuerza de la fe, la profunda conexión de la compasión, la 
filiación directa con lo divino, el valor liberador del desapego material, la 
entrega total al poder sanador del Amor.  

Hoy, en este momento crucial de la historia humana, su mensaje late con 
una urgencia renovada. Y nos llama, individualmente y como colectivo, a 
encarnar esa llama viva. No afuera, en templos de piedra o instituciones 
religiosas, sino adentro, en el santuario íntimo de nuestro ser, allí donde el 
alma conversa en silencio con la Fuente de toda vida.  

Porque él nunca se fue realmente. Y no necesita regresar de una manera 
espectacular, porque jamás nos ha dejado verdaderamente. 

El Cristo vive en ti. 

Solo necesitas recordarlo, aquietar la mente, abrir el corazón y recordar 
quién eres realmente. 

Y así, en el silencio del corazón, cuando todo ruido se apaga y cae el telón 
de las formas, solo queda el eco suave de una verdad que no necesita ser 
dicha: 

Yeshua está aquí. 

Y vive en el corazón de todos nosotros, allí radica la verdadera ascensión 
Crística. 

No como un personaje de historia, ni como un salvador externo, sino como 
una frecuencia viva, como un susurro de Amor que recorre la sangre, como 
una llama que arde en silencio en el centro del pecho. 

No hace falta verlo para saberlo. 

No hace falta entenderlo todo para sentirlo. 

Solo hace falta volver al corazón, a ese espacio sagrado donde no hay juicio, 
ni miedo, ni separación. 

Donde uno es Uno. 

Donde la voluntad del Padre es la misma que la del alma, expandir la Luz, 
vivir el Amor, recordar la Unidad. 



 

HECTOR AMODEO 5 

 

El mensaje de Yeshua no fue nunca un mensaje religioso. 

Fue y sigue siendo una activación, un código vivo, una invitación a despertar 
del sueño de la separación, de la dualidad, y a caminar este mundo con los 
pies en la tierra y el alma encendida. 

Ahora que lo sabes… 

¿Estás dispuesto a encarnar ese mensaje? 

Porque el Reino de los Cielos no es un lugar. 

Es un estado de consciencia. 

Y ese Reino… 

ya está en ti. 

Y si sentís esa chispa dentro, esa inquietud que te dice que hay algo más, si 
te reconoces en esa búsqueda de la luz en medio de la sombra, entonces 
este mensaje es para vos.  

Y escucha bien, no hay maestros externos definitivos, ni gurúes infalibles 
que te muestren el único camino verdadero. La brújula está en tu corazón. 
Esa fuerza que te impulsa a ser mejor, a conectar con los demás desde la 
honestidad y el cariño, esa es la herencia de Yeshua viva en vos.  

Tu lucha diaria por elegir el amor en lugar del juicio, por perdonar esa vieja 
herida en lugar de aferrarte al rencor, por ofrecer una mano amiga sin 
esperar nada a cambio, esa es tu trinchera, tu campo de batalla personal. 
No te dejes seducir por las fórmulas mágicas ni por las promesas de 
iluminación instantánea. 

La verdadera maestría reside en tu propia conexión con esa fuente interna 
de sabiduría.  

El Cristo no es una figura lejana a la que debes imitar ciegamente, es esa 
esencia de bondad y consciencia que late en tu pecho, esperando ser 
reconocida y expresada.  

Despierta, vívela y compártela auténticamente.  

Vos sos parte de esta segunda venida silenciosa, sos un faro único en este 
despertar colectivo.  

¡Confía en tu propia luz y anímate a brillar con la autenticidad de tu ser! 

En Unidad y Amor Ascensional. 

   SANAR PARA DESPERTAR           YouTube    

https://sanarparadespertar.com.ar/
https://www.youtube.com/@sanarparadespertar_hma

