
 

HECTOR AMODEO 1 

 

Religión y Mitología Hindú: Un Viaje Espiritual y Simbólico 

Por Sanar para Despertar 
 

La religión hindú es una de las tradiciones 
espirituales más antiguas del mundo, con una 
historia que se extiende por más de cuatro mil 
años. Se trata de un sistema complejo que abarca 
creencias, rituales, dioses y textos sagrados que 
han influenciado a millones de personas. La 
mitología hindú, rica en simbolismo y narrativas, 
proporciona una visión profunda de la cosmología 
y los valores espirituales de la India.  

En principio no podemos dejar de considerar el 
sistema de castas como un aspecto fundamental 
del hinduismo que ha tenido una profunda 
influencia en la sociedad india durante siglos. 

También conocido como “varna”, se originó en la antigua India y divide a la sociedad 
en cuatro categorías principales, Brahmanes (sacerdotes y eruditos); Kshatriyas 
(guerreros y gobernantes); Vaishyas (comerciantes y agricultores); Shudras 
(trabajadores y sirvientes). Fuera de este sistema, se encuentran los “dalits”, antes 
llamados "intocables", que históricamente han sufrido una gran discriminación. 

Los brahmanes ocupan la posición más alta en la jerarquía de castas. Tradicionalmente, 
han sido los guardianes del conocimiento religioso y los encargados de realizar rituales 
y ceremonias. Su influencia se extiende a la educación, la filosofía y la toma de 
decisiones religiosas. Históricamente, los brahmanes han ejercido un gran poder social 
y político. 

El sistema de castas ha influido en todos los aspectos de la vida en la India, incluyendo 
el matrimonio, la ocupación y las interacciones sociales. Ha perpetuado desigualdades 
y discriminación, especialmente contra las castas bajas y los dalits. Aunque la 
discriminación basada en castas está prohibida por la ley en la India moderna, sigue 
siendo un problema social importante. 

En la India moderna, ha habido movimientos sociales y políticos que buscan desafiar y 
desmantelar el sistema de castas. La Constitución de la India garantiza la igualdad ante 
la ley y prohíbe la discriminación basada en castas. A pesar de los avances, la 
discriminación y la desigualdad persisten, especialmente en las zonas rurales. 

No obstante, es importante destacar el papel de grandes gurús y sabios que han 
desafiado y buscado transformar el sistema de castas en la India. Su influencia ha sido 
crucial para promover la igualdad y la justicia social.  

Algunos ejemplos notables han sido, por ejemplo Gautama Buda (siglo VI-V a.C.). Buda 
rechazó el sistema de castas y predicó la igualdad de todos los seres humanos. Sus 
enseñanzas se centraron en la liberación del sufrimiento a través del camino óctuple, 
independientemente del nacimiento o la casta. El budismo desafió la autoridad de los 
brahmanes y atrajo a seguidores de todas las castas, especialmente de las castas bajas. 
Por otro lado tenemos a “Adi Shankara” (siglo VIII d.C.), aunque un defensor de la 
filosofía “Advaita Vedanta”, Shankara también abogó por la unidad espiritual de todos 



 

HECTOR AMODEO 2 

 

los seres. Su énfasis en la realización del Brahman (la realidad última) trascendió las 
distinciones de casta. A pesar de estar dentro de las doctrinas Brahmanicas, su 
influencia ayudo a darle un sentido de unidad a la India. Desde la Filosofía “Ramanuja” 
(siglo XI-XII d.C.), filósofo Vaishnava abogó por la devoción (bhakti) como el camino 
hacia la salvación, abierto a todos, independientemente de la casta. Su movimiento 
Bhakti desafió la exclusividad de los rituales brahmánicos y promovió la inclusión de 
las castas bajas en la vida religiosa. 

EL fundador del movimiento Lingayat, Basava (siglo XII d.C.) rechazó el sistema de 
castas y los rituales brahmánicos. Abogó por la igualdad de todos los seres humanos y 
promovió la adoración de Shiva a través de la devoción personal. 

Mas cercano en el tiempo, en el siglo anterior Mahatma Gandhi luchó incansablemente 
contra la "intocabilidad" y la discriminación basada en castas. Acuñó el término 
"Harijan" (hijos de Dios) para referirse a los dalits y abogó por su inclusión en la 
sociedad. Su liderazgo en el movimiento de independencia de la India estuvo 
estrechamente ligado a su lucha por la justicia social y la igualdad. 

Mientras que B.R. Ambedkar (siglo XX), un dalit él mismo, Ambedkar fue un defensor 
incansable de los derechos de los dalits. Desempeñó un papel fundamental en la 
redacción de la Constitución de la India, que prohíbe la discriminación basada en 
castas. Se convirtió al budismo junto con miles de sus seguidores como un acto de 
protesta contra el sistema de castas. 

La influencia de estos gurús y sabios ha sido fundamental para desafiar las estructuras 
de poder del sistema de castas y promover una sociedad más justa e igualitaria. Aunque 
el sistema de castas sigue siendo un desafío, su legado continúa inspirando 
movimientos sociales y políticos que buscan la transformación social en la India. 

Sin embargo, no podemos dejar ver desde la perspectiva espiritual, la importancia y 
destacable papel de algunos “devas” como Sri Ramakrishna Paramahamsa y Ramana 
Maharashi en el contexto del hinduismo moderno y su influencia, aunque su enfoque 
principal no fue la reforma social directa del sistema de castas, sino la transformación 
espiritual individual. 

Sri Ramakrishna Paramahamsa (1836-1886) tuvo su principal enfoque en la Unidad de 
las Religiones; enfatizó la unidad esencial de todas las religiones, afirmando que todos 
los caminos conducen al mismo Dios. Esta perspectiva trascendió las divisiones de casta 
y credo. A través de sus propias experiencias espirituales, demostró que la realización 
divina era posible a través de diversas prácticas y tradiciones. Su vida fue un ejemplo 
de profunda devoción y amor divino, inspirando a personas de todas las castas a buscar 
la realización espiritual. Si bien no hizo una campaña directa en contra del sistema de 
castas, su vida y enseñanzas promovieron un sentido de igualdad espiritual. 

Su discípulo, Swami Vivekananda, llevó sus enseñanzas a un público más amplio y fundó 
la Misión Ramakrishna, que se dedica al servicio social y la educación, trabajando para 
aliviar el sufrimiento independientemente de millones de personas alrededor del 
mundo. 

Otra gran Deva, Ramana Maharashi (1879-1950) enseñó el camino de la autoindagación 
("¿Quién soy yo?") como el medio directo para la realización del Ser. Su enfoque se 
centró en la experiencia directa de la verdad, trascendiendo las distinciones de casta 
y otras identidades sociales. En su presencia, personas de todas las castas y religiones 
encontraban paz y guía espiritual. Su enseñanza de la unidad del Ser implícitamente 
desafió las jerarquías sociales basadas en la casta. Ramana Maharshi ejerció una 



 

HECTOR AMODEO 3 

 

influencia silenciosa pero profunda a través de su presencia y enseñanzas, inspirando 
a buscadores espirituales de todo el mundo. 

Aunque ni Sri Ramakrishna ni Ramana Maharashi se centraron explícitamente en la 
reforma del sistema de castas, sus enseñanzas sobre la unidad espiritual y la igualdad 
de todos los seres humanos tuvieron un impacto significativo. 

Su enfoque en la transformación espiritual individual contribuyó a un cambio en la 
consciencia colectiva, ayudando a crear un ambiente más propicio para la justicia 
social. 

Ambos Devas, a través de sus enseñanzas y ejemplo de vida, mostraron que la 
verdadera espiritualidad trasciende las divisiones sociales. 

Otros aspectos adicionales, como el concepto de dharma (deber) está estrechamente 
relacionado con el sistema de castas, ya que cada casta tiene sus propios deberes y 
responsabilidades. 

La creencia en la reencarnación también influye en el sistema de castas, ya que se 
cree que el comportamiento en esta vida determina la casta en la próxima. 

Es importante recordar que el sistema de castas es un tema complejo y controvertido, 
con una larga historia y profundas implicaciones sociales. 

En sí, el hinduismo no tiene un único fundador, ni un único texto sagrado, ni un único 
sistema de creencias. Es más bien una familia de religiones y tradiciones que 
comparten ciertas características comunes. Esta diversidad se refleja en la existencia 
de numerosas deidades, diferentes escuelas filosóficas y una variedad de prácticas 
rituales. 

Este ensayo explorará los principios fundamentales del hinduismo, la relevancia de su 
mitología y su impacto en la cultura y sociedad moderna. 

Principios Fundamentales del Hinduismo 

Uno de los textos más importantes dentro del hinduismo son los Upanishads, que 
forman parte de los Vedas y contienen enseñanzas filosóficas profundas sobre la 
naturaleza del ser, la realidad y la consciencia. Los Upanishads exploran conceptos 
como el Brahman (la realidad suprema) y el Atman (el yo individual), estableciendo 
una base para el pensamiento espiritual hindú. Estas escrituras han influenciado 
significativamente las corrientes filosóficas de la India y han servido como una fuente 
de inspiración para diversas escuelas del hinduismo. 

El hinduismo no es una religión monolítica, sino un conjunto de creencias y prácticas 
diversas. Sin embargo, ciertos principios fundamentales lo caracterizan. En primer 
lugar, la noción de Brahman, la realidad suprema e infinita, es central en la 
cosmovisión hindú. Brahman se manifiesta en múltiples formas y deidades, 
permitiendo una amplia gama de interpretaciones espirituales. 

Otro concepto esencial es el karma, la ley de causa y efecto, que establece que las 
acciones de una persona determinarán su destino en esta vida y en las siguientes. Este 
principio se relaciona con el “Samsara”, el ciclo de nacimiento, muerte y 
reencarnación, del cual los fieles buscan liberarse a través del “moksha” (la liberación 
espiritual). Para alcanzar el moksha, los hindúes pueden seguir diferentes caminos 
espirituales a través de las diferentes etapas del Yoga, como el conocimiento (jnana), 
la devoción (bhakti), la acción desinteresada (karma yoga) y la meditación (raja yoga). 



 

HECTOR AMODEO 4 

 

La Mitología Hindú: Dioses y Narrativas Sagradas 

La mitología hindú es vastísima y se expresa en textos como los Vedas, los Puranas, el 
Mahabharata y el Ramayana. A través de estas obras se narran las historias de dioses y 
héroes que ilustran principios filosóficos y morales. 

Los dioses más venerados incluyen a Brahma, Vishnu y Shiva, quienes forman la 
Trimurti, o trinidad hindú. Brahma es el creador del universo, Vishnu es el preservador 
y Shiva es el destructor y regenerador. Cada uno de estos dioses tiene múltiples 
avatares y manifestaciones. Por ejemplo, Vishnu se ha encarnado en varias formas, 
entre ellas Rama y Krishna, quienes son protagonistas de las epopeyas del Ramayana y 
el Mahabharata, respectivamente. 

Las diosas también juegan un papel crucial en la mitología hindú y están estrechamente 
relacionadas con los dioses. Durga, Lakshmi y Saraswati representan la energía 
femenina (shakti) y simbolizan la protección, la prosperidad y el conocimiento, 
respectivamente. Lakshmi es la consorte de Vishnu, simbolizando la abundancia y la 
fortuna. Saraswati está asociada con Brahma, representando la sabiduría y la 
creatividad. Durga y Kali, manifestaciones de Parvati, están vinculadas a Shiva y 
representan el poder y la transformación. 

Otros dioses y avatares importantes incluyen a Ganesha, el dios con cabeza de 
elefante, hijo de Shiva y Parvati, quien es el eliminador de obstáculos y patrón del 
conocimiento y la sabiduría. Narasimha, un avatar mitad hombre y mitad león de 
Vishnu, representa la protección contra la injusticia y el mal. Krishna, una de las 
encarnaciones más veneradas de Vishnu, es símbolo de la devoción y el amor divino, 
desempeñando un papel central en el Mahabharata y el Bhagavad Gita. 

El Mahabharata y la Epopeya del Bhagavad Gita 

El Mahabharata, una de las grandes epopeyas de la India, es un texto fundamental de 
la mitología y la filosofía hindú, consta según las versiones con 12 o 14 tomos. Narra la 
guerra entre los Pandavas y los Kauravas, y a través de sus historias ofrece enseñanzas 
morales y espirituales. En el corazón del Mahabharata se encuentra el Bhagavad Gita, 
un diálogo filosófico entre Krishna y el príncipe Arjuna en el campo de batalla. En este 
texto sagrado, Krishna instruye a Arjuna sobre el deber (dharma), la devoción (bhakti) 
y la trascendencia del ego, estableciendo principios esenciales del hinduismo. 

Relación de las Ciudades con los Templos Principales 

Las ciudades sagradas de la India están profundamente conectadas con la mitología y 
la devoción hindú. Lugares como Varanasi, ubicada a orillas del Ganges, es considerada 
la ciudad más sagrada del hinduismo y alberga el famoso templo de Kashi Vishwanath, 
dedicado a Shiva.  

En Mathura y Vrindavan, se encuentran templos emblemáticos como el Krishna 
Janmabhoomi, que marca el lugar de nacimiento de Krishna. Tirupati, en el sur de la 
India, es hogar del templo de Venkateswara, uno de los templos más visitados del 
mundo, dedicado a una forma de Vishnu.  

Otro importante centro de peregrinación es Puri, donde se encuentra el templo de 
Jagannath, vinculado al culto a Krishna. Madurai, en Tamil Nadu, es famosa por el 
templo Meenakshi, dedicado a la diosa Meenakshi, una manifestación de Parvati.  

Estos templos no solo son centros espirituales, sino también expresiones 
arquitectónicas de la cosmovisión hindú. 



 

HECTOR AMODEO 5 

 

La Devoción en el Hinduismo, Bhakti, Mantras y Rituales 

Algo que me ha atrapado cuando comencé a relacionarme con el Hinduismo es su 
verdadera devoción que adora sin fanatismos, el “Bhakti” es la devoción intensa y 
amorosa hacia una deidad, considerada una de las principales sendas espirituales 
dentro del hinduismo. Esta forma de adoración se expresa a través de oraciones, cantos 
sagrados, rituales y festivales que fortalecen la conexión entre el devoto y lo divino.  

Los mantras son fórmulas sagradas recitadas para invocar energías espirituales y 
protección divina. Uno de los más conocidos es el Om, considerado el sonido primordial 
del universo. Otros mantras populares incluyen el Maha Mantra Hare Krishna, dedicado 
a Vishnu en su forma de Krishna, y el Gayatri Mantra, que se encuentra en los Vedas y 
es utilizado en prácticas meditativas. 

Las pujas son rituales de adoración realizados en templos o en el hogar, donde los fieles 
ofrecen flores, incienso, comida y lámparas a las deidades mientras recitan plegarias 
y cantos sagrados. Estas ceremonias pueden ser individuales o colectivas y buscan 
invocar la bendición y la presencia de lo divino en la vida cotidiana. 

Los bhajans son canciones devocionales que expresan amor y reverencia por las 
deidades. Estos cantos, acompañados de música y danzas, son fundamentales en la 
tradición hindú y forman parte de las prácticas comunitarias en templos y festivales 
religiosos. 

Grandes Maestros y la Elevación del Ser 

A lo largo de la historia, varios maestros espirituales han transmitido enseñanzas que 
han ayudado a millones de personas a elevar su conciencia y profundizar en la práctica 
espiritual del hinduismo. 

Ramakrishna Paramahansa como detallamos anteriormente, fue un místico bengalí 
que experimentó la unidad de todas las religiones y promovió la devoción como camino 
hacia la iluminación. Su discípulo, Swami Vivekananda, difundió el hinduismo en 
Occidente y enfatizó la importancia de la autorrealización y el servicio desinteresado. 

Ramana Maharashi enseñó el camino del autoconocimiento a través de la pregunta 
"¿Quién soy yo?", guiando a sus seguidores hacia la comprensión del Atman (el yo 
verdadero) y la realización del Brahman (la realidad suprema). 

Paramahansa Yogananda, autor de Autobiografía de un yogui, llevó las enseñanzas del 
Kriya Yoga al mundo, destacando la conexión entre el control de la energía vital y la 
iluminación espiritual. 

Estos maestros han contribuido significativamente a la difusión del conocimiento 
védico y la práctica del yoga, ofreciendo caminos accesibles para la transformación 
personal y la liberación del ciclo de reencarnación. 

Reflexiones finales 

El hinduismo ha influido profundamente en la sociedad india y en otras regiones de 
Asia. Sus enseñanzas han moldeado la literatura, la arquitectura, la música y las artes. 
Por ejemplo, los templos hindúes no solo son lugares de adoración, sino también 
expresiones artísticas de la cosmología hindú. Además, festivales como Diwali (el 
festival de las luces) y Holi (el festival de los colores) reflejan la alegría y espiritualidad 
del hinduismo. 

La religión y mitología hindú forman un entramado complejo de creencias, prácticas y 



 

HECTOR AMODEO 6 

 

narrativas que han perdurado a lo largo de milenios. Su riqueza simbólica y su 
profundidad filosófica continúan inspirando a millones de personas en el mundo. A 
través de sus enseñanzas sobre el karma, la reencarnación y la divinidad en múltiples 
formas, el hinduismo ofrece una perspectiva única sobre la existencia y el propósito 
de la vida. Más allá de ser solo una religión, el hinduismo es una forma de vida que 
integra lo espiritual con lo cotidiano, promoviendo una búsqueda constante del 
conocimiento y la iluminación. 

En Unidad y Amor Ascensional 

   SANAR PARA DESPERTAR           YouTube    


